dan uit een oppervlakkige lectuur ervan valt op te maken. Zelfs het
misverstand kan nog van nut blijken te zijn bij het zoeken naar zin
en betekenis: het leidt het werk van de duiding in onvoorziene ba-
nen. Al helemaal weet een creatieve, experimentele, nieuwe interpre-
tatie de hermeneutische rijkdom te achterhalen: de overvloed aan
mogelijkheden tot interpretatie zorgt ervoor dat er nooit een eind
komt aan het werk van de hermeneutiek dat het leven zin geeft.

Door dit werk bewust te doen zorgt het subject van de levens-
kunst dat het zelf hermeneutische macht verwerft om niet van de dui-
dingsmacht van anderen afhankelijk te zijn als het erom gaat de zin
van het leven te vinden. In de duiding kan namelijk inderdaad
macht schuilen, die op subtiele wijze tot uiting komt in interpreta-
ties die niet als zodanig herkenbaar zijn, omdat ze de vanzelfspre-
kendheid van een waarheid pretenderen te hebben. Levenskunst
maakt van het duidingswerk een doordachte bezigheid en legt het
fundament voor een aufonome hermeneutiek, die het subject in staat
stelt om zelf iets van het begrijpen te begrijpen en zelfstandig bete-
kenis te ontdekken in plaats van verder aan een heteronome, door
anderen bepaalde hermeneutiek onderworpen te blijven — een cle-
ment van de zelfzorg en een uiting van autonomie.

Maar het geprivilegicerde object van de autonome hermeneutiek
is het eigen leven. Daarvoor heeft het subject een zekere afstand tot
zichzelf nodig, want dat heeft het voordeel dat het als het ware van-
uit een punt buiten zichzelf naar zichzelf en zijn eigen leven kan kij-
ken, het geleefde leven kan recapituleren, de verbanden erin kan dui-
den en deze kan relateren aan het inzicht in het mooie en ware leven,
dat het bestaan wezenlijke betekenis kan verlenen en een idee kan
geven van het ‘geluk’ Met behulp van duiding en interpretatie wordt
de zin van het leven geconstitueerd, maar de uiteindelijke zin is mis-
schien inderdaad het #100ie leven. In die zin kunnen we opnieuw het
Klassieke en humanistische idee van ‘het schone’ bij de levenskunst
betrekken, niet zozeer inhoudelijk maar eerder formeel gedefinieerd,
zoals past bij de condities van de moderne tijd. Is er wel een leven
mogelijk dat niet op het schone is georiénteerd?

146

Het doel van de levenskunst:

jezelf een mooi leven bezorgen

Levenskunst is datgene wat resteert na het einde van de grote ont-
werpen die de mensheid gelukkig moesten maken: de terugkeer tot
het zelf, tot het afzonderlijke individu, dat opnieuw begint zichzelf
vorm te geven, het leven vorm te geven en niet de oude illusies te
koesteren.

Levenskunst, dat is de wedergeboorte van het individu, dat eens,
ten tijde van de grote utopieén, in de apotheose van de maatschap-
pij ten onder dreigde te gaan en dat nu gedwongen is om in het
tijdperk van de afwezigheid van grote verwachtingen zijn leven zelf
te leiden. De filosofie van de levenskunst bevestigt de betekenis van
het individu, maar de nadruk op het individuele, op de zelfstandig-
heid van het individu, mag niet worden verward met de verster-
king van een nieuw individualisme, een gefixeerdheid van het indi-
vidu op zichzelf. Dit laatste wil de levenskunst niet in de hand
werken, niet om morele redenen, maar omdat ze inziet dat alle
egocentriciteit domme bekrompenheid is, die de betekenis van het
feit dat je op anderen bent aangewezen en in de maatschappij bent
ingebed voor de realisering van het individuele leven miskent.
Naar levenskunst streeft het individu dat zich niet door individua-
listische arrogantie laat leiden maar dat zijn best doet zichzelf te
leiden, een doordachte relatie met zichzelf te krijgen, hechte rela-
ties met anderen aan te gaan en mee te werken aan het inrichten
van de maatschappij.

Zo opgevat brengt de vorming die het individu zichzelf laat on-
dergaan ons op het begrip dat door Michel Foucault in het kader van
zijn studies over de antieke filosofische levenskunst is geformuleerd
en dat zo enorm veel belangstelling heeft gewekt: esthetiek van het

147



bestaan.* Het begrip heeft een reeks aspecten, die verantwoordelijk
zijn voor de zweverige indruk die het maakt, maar die toch allemaal
onmisbaar zijn voor een doordachte levenskunst. Die kan zich pas
daar ontplooien, waar het individu de kunst verstaat om een cigen
macht te laten meespelen en zich daardoor van een vrije ruimte te
verzekeren. Het al eerder genoemde begrip autonomie komt hier op-
nieuw naar voren als eerste aspect van de esthetiek van het bestaan,
als het idee van een andere macht, als macht van de zelfreflectie —
macht die het zelf op zichzelf richt, die het doordacht gebruikt en
die het ook naar buiten weet te richten, tegen de bevoogding door
heteronome machten. Het is de introductie van een ander type
macht dat in de levenskunst werkzaam wordt, een macht van een
hoger type, namelijk de macht in je macht krijgen, de enig mogelijke
en zinvolle ‘supermacht. Als macht eruit bestaat dat je over moge-
lijkheden beschikt om iets of iemand te beinvloeden, dan kan dat
ook tot uitdrukking komen in het beinvloeden van de macht zelf, en
een element van de reflectie neemt daarbij de vorm aan van een te-
rugbuigen van de macht naar zichzelf. Het kan niet gaan om het
nietsontziende botvieren van je eigen vrijheid tegenover anderen,
veeleer moet over de eigen machtsuitoefening worden nagedacht; de
doordachte kunst houdt de macht over de macht overeind, ziet erop
toe dat hij terughoudend wordt ingezet en let op omkeerbaarheid.
Autonomie gaat gepaard met eigen verantwoordelijkheid; het is
geen kwestie van excessieve macht, maar van ascetische macht: zelfs je
eigen machtsdrift in je macht hebben.

Op die basis kan de esthetick van het bestaan — een tweede aspect
van het begrip — omschreven worden als werken aan de stijlvolle
vormgeving van het bestaan, waardoor het leven zelf een kunstwerk
wordt. De vormgeving van het eigen bestaan legt de grondslag voor
de esthetick als een ander type ethick, dat een antwoord vormt op
het verdwijnen van de verplichtingen van de moraal van het ‘gij zult’
Aan de kunstzinnigheid in deze esthetiek ligt een creatieve verhou-
ding van het zelf met zichzelf ten grondslag, die met gebruikmaking
van de analogie van kunst en levenskunst kan worden beschreven.

» Vel Wilhelm Schmid, Auf der Suche nach einer newen Lebenskunst. Die Frage nach
dem Grund und die Neubegriindung der Ethik bei Foucault, Frankfurt am Main
{Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft) 2000.

148

Het zelf structureert en vormt het materiaal dat het eigen leven is,
laat dat werk niet meer over aan een anoniem ‘gij zult, maar voert
het uit naar eigen verkiezing, om het leven stijl en vorm te geven en
een bestaan te verwezenlijken waarin maat wordt gehouden (pro-
ductie-esthetiek). Een speciaal aspect van die vormgeving kan de ui-
terlijke voorstelling van het bestaan zijn, de manier waarop het be-
staan zich voordoet aan de anderen, door wie het weer beoordeeld
wordt (receptie-esthetiek).

De akt van het kiezen zelf is het derde aspect van de esthetiek van
het bestaan. Door Foucault wordt die esthetiek in aansluiting aan de
conceptie ervan in de Oudheid, bijna als identiek gezien aan de ‘per-
soonlijke keuze’ De keuze staat centraal, want zij is de sterkste uiting
van autonomie; met behulp ervan laat het zelf de maxime van kracht
zijn waarmee het zijn houding fundeert en regels stelt aan zijn ge-
drag, om zo zijn leven vorm te geven. Daaruit volgt niet dat er altijd
en onder alle omstandigheden vrij zou kunnen worden gekozen,
maar zelfs op het gebied van datgene wat moet worden geaccepteerd,
kan er een keuze worden gemaakt aangaande het gebruik dat ervan
kan worden gemaakt en de manier om daarmee om te gaan. Met de
keuze die het subject zelf maakt, wordt de esthetiek van het bestaan
wetgeving aan jezelf; het subject ontwikkelt zijn ‘gij zult’ zelf.

De keuze is geen willekeurige keuze, want ze wordt gemaakt op
basis van de oordeclskracht waar het subject naar streeft en die al-
door weer opnicuw moet worden ontwikkeld in het discours, in de
met kracht van argumenten gevoerde discussie over de voorwaar-
den, mogelijkheden en criteria voor de keuze; maar ook oordeels-
kracht op basis van gevoel voor de verbanden waar het op aankomt
en waar rekening mee moet worden gehouden. Zo wordt de esthe-
tiek van het bestaan onder haar vierde aspect het begrip voor gevoe-
ligheid en oordeelskracht, en men zal wel nauwelijks meer kunnen
volhouden dat er op esthetiek geen ethiek kan worden gefundeerd:
waarop zou die anders gefundeerd moeten worden? Omdat het ver-
mogen tot zintuiglijk waarnemen een grote rol speelt bij het ontwik-
kelen van gevoeligheid, kenmerkt de esthetiek van het bestaan zich
hierdoor dat ze zin en zinnelijkheid in al hun barokke rijkdom ont-
plooit, ze zelfs systematisch uitwerkt en ook dat als werk aan het zelf

en als een levenswerk beschouwt. Maar het gaat niet alleen om de
gevoeligheid van het fijnbesnaarde subject, maar in bredere zin ook

149



om politicke gevoeligheid, die ook de maatschappelijke verhoudin-
gen opmerkt die van belang zijn voor de levensmogelijkheden van
het zelf en van de anderen.

Maar het vijfde en voornaamste aspect houdt in dat je je eigen
bestaan het ‘profiel van een zichtbare schoonheid’ verleent — er is in-
derdaad van het realiseren van schoonheid sprake als Foucault het
heeft over de esthetiek van het bestaan: het gaat erom het bestaan
‘een zo mooi mogelijke vorm te geven’ en zelf te werken aan de
‘schoonheid van het eigen leven’. Daarmee keert het idee van het
schone terug in de discussic over esthetiek, waaruit het een tijdlang
verdwenen was, want de kunst van de avant-garde wilde na de erva-
ring van de wereldoorlogen in de 20ste eeuw expres ‘niet mooi’ zijn,
en de discussie over esthetiek is haar hierin gevolgd en heeft het idee
van het schone totaal opgegeven, terwijl het alledaagse spraakge-
bruik er onverminderd, zij het vaag over bleef spreken. Maar we
kunnen ons niet op Foucault beroepen als het gaat om een antwoord
op de vraag wat in verband met de esthetiek van het bestaan onder
het schone moet worden verstaan, want hij definieerde dit begrip
niet nader. In de geschiedenis van het schone zijn er daarentegen le-
gio definities; alleen al in de geschiedenis van de nieuwe en de mo-
derne tijd was ‘mooi’ onder andere de regelmatigheid van proporties
en de doelmatigheid van hun ordening (Berkeley), de volmaaktheid
van zintuiglijke kennis (Baumgarten), de direct zintuiglijke indruk,
die een teder gevoel teweegbrengt (Burke), datgene wat ‘zonder be-
grip algemeen in de smaak valt’ (Kant), of het ‘hoogste teken van
macht, namelijk over het tegengestelde’ (Nietzsche).

Voor de levenskunst en de esthetiek van het bestaan komt het
erop aan het begrip van het schone opnieuw te definiéren, en wel op
cen manier die voor de bepaling van het schone en de wedergeboor-
te ervan van belang zou kunnen zijn, maar die in elk geval noodza-
kelijk is voor de filosofie van de levenskunst. Deze definitie heeft zo-
wel een ethische als een esthetische dimensie: mooi is datgene wat
volledig aanvaardbaar lijkt. lets is volledig aanvaardbaar wanneer het
in een individueel perspectief staat dat geen aanspraak kan maken
op algemene geldigheid, en een betrekking heeft tot het subject zelf,
tot zijn leven, tot anderen, tot toestanden, tot dingen en objecten,
vormen en inhouden, waarmee op een gegeven moment een hechte
relatie wordt aangeknoopt, die niet de niet-relatie van de onverschil-

150

ligheid is. De esthetiek van het bestaan geeft dus het karakteristieke
aan van een bestaan, dat — in de ogen van het individu zelf en in de
ogen van anderen — volledig aanvaardbaar en in die zin mooi lijkt.
Maar dat mag niet tot een estheticistisch misverstand leiden: de ei-
genlijke macht van de schoonheid is daarbij niet gelegen in de per-
fectionering, gladde afwerking en harmonisering van het bestaan,
maar in de mogelijkheid om het volledig te aanvaarden. Het is abso-
luut niet zo dat alleen het prettige, plezierige of, zoals men het aan het
eind van de 20ste eeuw graag noemde, het ‘positieve’ aanvaardbaar
kan zijn; ook het onaangename, pijnlijke, lelijke, ‘negatieve” kan dat
zijn. De esthetiek van het bestaan omvat ook het mislukken, doorslag-
gevend is of het leven in zijn geheel volledig aanvaardbaar lijkt.

Als het motief om het leven iiberhaupt vorm te geven op de korte
duur van het leven berust, dan berust de impuls om het een mooie
vorm te geven op het verlangen naar de mogelijkheid om het ten vol-
le te kunnen aanvaarden. Want alleen dan wordt het zelfrespect ver-
sterkt dat, ook als de omstandigheden tegenzitten, enorme krachten
kan laten vrijkomen. Tegenover het zijn van het geleefde leven speelt
een zelfgekozen moeten een rol met het oog op een mogelijk leven,
een idee over het eigen leven dat volledige aanvaarding mogelijk be-
looft te maken — als je daarbij achterbleef, zou dat leiden tot verlies
van je zelfrespect. Het schone is de leidster en de ‘speciale attractie’
die het leven opnieuw richting kan geven: mooi is datgene waar het
individu ja tegen kan zeggen. Tegen die achtergrond kan de funda-
mentele imperatief van de levenskunst worden geformuleerd, die
elke stap van het individu in het perspectief van het totale bestaan
plaatst en die alleen het individu zelf van kracht kan laten zijn, een
existentiéle imperatief richt je leven zo in, dat je er volmondig ja tegen
kunt zeggen.

Slechts als cen esthetisch, namelijk volledig aanvaardbaar feno-
meen is het bestaan, in aansluiting aan Nietzsche, ‘gerechtvaardigd.
In die zin geeft de esthetiek van het bestaan antwoord op de vraag
naar de zin van het leven, die in de 20ste ecuw zo'n verbazingwek-
kende hoogconjunctuur heeft beleefd en bijna elk individu in de
moderne maatschappijen in zijn greep kreeg. Want die vraag zou wel
eens identiek kunnen zijn met de zoektocht naar het volledig aan-
vaardbare; hij kwam op, toen veel aanvaardbare dingen die zonder
vragen in vormen en inhouden van de traditie, de godsdienst en de

151



cultuur waren vastgelegd, problematisch werden. Datgene waar het
individu naar op zoek is, is datgene waarvoor het de moeite waard is
om te leven, het schone waarvoor het bereid is met zijn leven in te
staan. Datgene wat met het begrip ‘geloof” wordt aangeduid vormt
zelfs een bastion van het volledig aanvaardbare, ook in seculier op-
zicht en met betrekking tot het individu: in het persoonlijke geloof is
al het aanvaardbare van een individuele esthetiek van het bestaan
verzameld, waarnaar de levenswandel zich kan richten: het vormt de
toetssteen waaraan het eigen leven steeds weer moet worden getoetst
en beoordeeld. Maar als het leven in de vorm waarin het geleefd
wordt niet volledig aanvaardbaar is, moet het veranderd worden,
want er bestaat slechts deze ene ‘zonde tegen de Heilige Geest: een
leven leiden waar je niet volmondig ja tegen kunt zeggen.

Het volledig aanvaardbare leven is tegelijk het ‘ware leven’, dat
ook tegen tegenstand, vijandschap en onderdrukking in kan worden
geleefd. Het idee dat dit onbetwistbaar een persoonlijke dimensie
heeft en daar eigenlijk ook niet bovenuit komt, miskent de explosie-
ve kracht van het ware, mooie leven. De esthetiek van het bestaan
kan ook in politiek opzicht een argument zijn om aan maatschappe-
lijke verhoudingen te werken die misschien aanvaardbaarder zijn
dan de huidige, en die op hun beurt weer een aanvaardbaarder be-
staan mogelijk zouden maken. Als er sprake is van het aanvaardbare,
dan is daarmee volstrekt nog niet gezegd dat het bestaande ook het
aanvaardbare is — het aanvaardbare kan zich veeleer onderscheiden
van het bestaande, dat als niet volledig aanvaardbaar wordt ervaren,
en een idee van het mogelijke andere concipiéren, dat mooi wordt
gevonden en een erotiserend effect heeft. Maar zonder het volledig
aanvaardbare is er geen erotiek van het bestaan en geen erotische
verhouding tot het werken aan veranderingen. Het zou daarom niet
zinvol zijn om de ‘negatie’ tot de enig legitieme houding te verheffen,
zoals lange tijd gedaan werd, en de ‘affirmatie’, die zonder twijfel met
het volledig aanvaardbare verbonden is, als loutere ‘instemming met
de wereld’ totaal te verloochenen. Het is belangrijker om de blinde
affirmatie door verlichte affirmatie te vervangen, waarvan het
schoonheidsbegrip er niet toe dient om problemen te verdoezelen en
compensatie te zoeken.

Vooropgesteld dat dat zo is, kan de levenskunst zich er toch toe
zetten om het leven door het werken aan een esthetiek van het be-

152

staan ‘mooier te maken, wat men toch al graag van haar zegt. Le-
venskunst kan — tegen de achtergrond van de genoemde aspecten —
betekenen dat je jezelf een mooi leven bezorgt, in de zin van: het leven
aanvaardbaarder maken en daarvoor werken aan jezelf, aan je eigen
leven, aan het leven met anderen en aan de omstandigheden die dit
leven bepalen. Autonomie, stijlvolle vormgeving van het bestaan, de
akt van het kiezen, sensibiliteit en oordeelskracht, het realiseren van
schoonheid: al die factoren komen hierin overeen, dat ze bijdragen
tot een vervuld leven, dat volledig aanvaardbaar is. Dat leven bestaat
niet alleen uit gelukkige momenten, tegenstrijdigheden zijn er niet
uit uitgebannen, maar in het gunstigste geval in een gespannen har-
monie bijeengebracht; het hoeft niet per se te gaan om datgene wat
men een gemakkelijk leven noemt, eerder om een leven vol moeilijk-
heden die overwonnen, ja zelfs opgezocht moeten worden, vol weer-
standen, complicaties, ontberingen, conflicten die moeten worden
uitgevochten of verduurd — alles wat gewoonlijk niet tot het goede
leven en tot het geluk wordt gerekend. Pas in de benauwenis licht het
schone op.

In elk geval betekent het mooie leven niet het moderne consutnp-
tiegeluk, dat leeft van de spiraal van het verbruik en het verslijten, niet
alleen van goederen maar ook van relaties, meestal voorgesteld als
een permanente aangename toestand, vol lust, zonder verdriet, vol
nietsdoen, zonder werk — een toestand die de meesten niet bereiken,
reden waarom ze ongelukkig zijn, terwijl degenen die hem wel berei-
ken ook niet te benijden zijn, want je kunt niet even op adem komen
van dit geluk. Voor zover het begrip ‘geluk’ nog een rol speelt voor
het anders-moderne mooie leven, gaat het eerder om het herwonnen
idee van het klassieke, autarke geluk, dat verwijst naar de aristoteli-
sche en epicureische eudaimonia en naar de stoische beatitudo: het
berust op de toe-cigening van zichzelf en de autonomie van het indi-
vidu, dat ideéle goederen veel meer waard vindt dan materiéle en dat
een leven leidt dat zijn eigen lusten en genietingen kent, vooral na-
melijk Iusten van het gebruik die uit een ascetische inspanning
voortkomen, uitgaande van een keuze die het individu maakt om
het ‘beste leven’ te realiseren, Maar anders dan bij het klassieke con-
cept en aansluitend bij romantische voorstellingen staat het subject
van de levenskunst in een andere moderne tijd ook open voor het
tychische geluk, het goddelijke toeval, de tuche, het moment dat het

153




zelf slechts in beperkte mate kan scheppen maar waarvoor het op
het bewuste moment gereed moet zijn. Dat geluk is er een dat voor
een ogenblik de tijd doet vergeten en van de onooglijkste plek het
universum maakt, een mooi ogenblik dat de maat, het bestaan en
zelfs de geschiedenis laat springen en waarover je, als je er al over
kunt praten, slechts teder dus dichterlijk kunt spreken, een persoon-
lijke, absoluut geen publieke aangelegenheid. Dat ogenblik beleven
en ten volle genieten en argeloos weer laten gaan behoort tot de le-
venskunst, waarvoor het onbelangrijk is of ze neerbuigend met het
‘solipsisme van het tegenwoordige moment’ wordt geassocieerd.
Ook al heeft de levenskunst weinig uitstaande met de gangbare voor-
stellingen over een gemakkelijk leven, ze laat het gelukkige moment
toch onbekommerd tot zijn recht komen, en het subject van de le-
venskunst schroomt niet om zichzelf ook in deze heel gewone bete-
kenis bij gelegenheid — een mooi leven te bezorgen.

154

Herkomst van de teksten

‘Uitstapje naar de filosofie’: het schilderij van Edward Hopper en
Wachten op het leven en de zoektocht naar een nieuwe levenskunst
Uit: Wilhelm Schmid, Philosophie der Lebenskunst, 1998, p. 15-26;
hier en daar gewijzigd.

Enkele fundamentele vragen over de levenskunst en het eindargument
Uit: Wilhelm Schmid, Philosophie der Lebenskunst, 1998, p. 88-94;
hier en daar gewijzigd.

Het werk van de zorg: het net der gewoontes knopen t/m

Aanvang van de levenskunst: gelatenheid

Uit: Wilhelm Schmid, Philosophie der Lebenskunst, 1998, p. 325-398;
hier en daar gewijzigd.

De levensstijl van het ecologische zelf
Uit: Wilhelm Schmid, Philosophie der Lebenskunst, 1998, p. 430-435;

hier en daar gewijzigd.

Levenskunst in cyberspace
Uit: Wilhelm Schmid, Philosophie der Lebenskunst, 1998, p. 133-139;

hier en daar gewijzigd.

Fitness? Wellness? Gezondheid als levenskunst !
Tekst gebaseerd op een voordracht aan de Evangelische Akademie

Nordelbien, Bad Segeberg, januari 2000, op een congres over sport-
wetenschap van de universiteit van Hamburg.

155



